
Tashkeel-Article (3-2-1) Published on 30-12-2025, Pages (01-08) 

Email: tashkeel@uoj.edu.pk , Website (OJS): tashkeel.uoj.edu.pk 
Department of Urdu, University of Jhang, Chiniot Road, Jhang, Punjab, Pakistan. 

1 

 (ء2025 دسمبرتا  جولائی) 2، شمارہ:3" تشکیل"  جلد: ریسرچ جرنل ارُدو

   ISSN (Online): 3007-3294, ISSN (Print): 3007-3286, HEC Recognized Y-Category Journal 

 ڈاکٹر طاہر نواز

 ، قراقرم انٹرنیشنل یونیورسٹی، گلگت بلتستاناسسٹنٹ پروفیسرارُدو 

احیا کی ناکامی اور زوالِ ماہیت کا تنقیدی مطالعہمیں  " کایا کلپ" افسانے ارُدو  

Dr. Tahir Nawaz 
Assistant Professor Urdu, Karakoram International Univerity, GB. 

A Critical Study of the Failure of Revival and the Degeneration of Essence in Urdu 

Short Story “Kaya Kalap” 

ABSTRACT 
Intizar Hussain is one of the most prominent writers in the history of Urdu 

Literature. His short story, Kaya Kalap, critically examines the cultural and 

spiritual trauma following the partition. This research article argues that Intizar 

Hussain deploys mythological and historical allusions as fractured registers 

reflecting the disintegration of collective memory. Utilizing Postcolonial and 

Trauma theories, this analysis demonstrates the story’s title “Metamorphosis” is a 

profound ironic inversion. Instead of spiritual renewal, the narrative delineates 

communal decay and psychic fragmentation. The culmination of this trauma is 

narrative ambiguity and complete subjective fragmentation, proving that 

civilizational memory is incapable of ethical restoration.  

Keywords: Intizar Hussain, Kaya Kalap, Urdu Fiction, Short Stories, Myth 
Criticism, Metamorphosis, Revival, Degenration, Trauma, Akhri Adami 

فکشن ، بالخصوص تقسیم اور تہذیبی ورثے سے متعلق ادب میں امتیازی اور انفرادی حیثیت کے حامل  اُردوانتظار حسین 

حسین ہمیشہ  انتظار  کے برعکس (کے فوری اور شدید تشدد کو موضوع بنایاتقسیم نے محض  جنھوں)ہیں۔ دیگر مصنفین 

 ے  تشکیلیمے کی تفہیم میں مصروف رہے جو نئےاس روحانی، نفسیاتی اور تہذیبی صد
فی
سے ماورا تھا۔ ان کا جغرا

  نو آبادیاتی " کا مفہوم رکھتا ہے، ما بعد احیاجو "جسمانی و روحانی  "کایا کلپ "افسانہ

م

ر ی
ج 
 
ہ

شعور کی داخلی کشمکش اور وجودیاتی  

ما بعد نو بلکہ یہ   موضوع نہیں بناتاکسی عام اور سیدھی سادی تبدیلی کو  افسانہ کرب کی ایک کلیدی تفہیم پیش کرتا ہے۔ یہ 

اپنی تہذیبی یادداشت کے بھاری اور پیچیدہ بوجھ کو اٹھائے ہوئے، ایک  کی غیر یقینی اور ڈانواں ڈول دنیا میں آبادیاتی عہد 

حوالے کے"کایا کلپ"۔ہے صورتحال کو اساطیری پردے میں پیش کرتا گہری، مضطرب اور پریشان کن 

 :ابرار احمد کی یہ رائے دیکھیےڈاکٹرسے

mailto:tashkeel@uoj.edu.pk
mailto:tashkeel@uoj.edu.pk


 

2 

 

کایا کلپ کا بنیادی موضوع بھی انسانی قلبِ ماہیت ہے لیکن یہ کہانی خوف اور دہشت کی "

نفسیات پر مبنی ہے۔ اس کہانی میں شہزادہ آزاد بخت جو شہزادی کو دیو سے آزاد کرانے کے 

مکمل ارادے سے نکلتا ہے لیکن سحر اور مستقل خوف کے باعث وہ اپنے آپ اندر ہی اندر 

اور اپنی شخصیت سے محروم ہو کر ایک بڑی سی مکھی میں تبدیل ہو جاتا ہے۔  سکڑنے لگتا ہے

ظاہر ہوجاتی ہے اور باطن کی شکست  ہےاسی طرح اس کے باطن میں نہاں شخصیت جو حقیر 

 "ظاہر کی شکست کا موجب بن جاتی ہے۔

(1)

 

اپنے ہم عصروں کے برعکس، حقیقت نگاری کے مروجہ معیارات سے جان بوجھ کر انحراف کرتا  اُسلوبانتظار حسین کا 

ایے اُسلوبکا ان  ہے۔

ن

ِ
بیانیے کی پختہ علامت پسندی میں جڑا ہوا ہے۔ یہ غیر روایتی طریقہ اورتاریخی شعور، اساطیری ک

سیدھے بیان کے بجائے قصہ کہانی کے لیے  نے  انھوںافسانہ نگاروں سے منفرد اور پیچیدہ بناتا ہے۔  اُردوکار انہیں دیگر 

نہیں رہتا بلکہ دائروی ہو جاتا ہےاور حقیقت خوابی فضا میں ضم ہو کر اپنی  ، جہاں وقت خطی  ہے کیا گوئی کی روایت کو زندہ 

جدانی تہوں کی کھوج قاری کو سادہ پلاٹ سے دور لے جا کر تہذیبی اور و ان کا یہ افسانوی انداز واضح حدیں کھو دیتی ہے۔ 

مہدی جعفر کا الے سےاس حوبیانیے میں تہہ در تہہ فکری تحلیل کو لازمی بنا دیتا ہے۔ اور   اس کے لیے پر مجبور کرتا ہے

 یہ بیان ملاحظہ کیجیے:

انتظار حسین کا افسانوی لہجہ ان کے افسانوں میں نمایاں کردار ادا کرتا ہے۔ لہجے کا برتاؤ "

 جو دیکھنے سے نہیں بلکہ سننے سے تعلق رکھتا ہے۔ انتظار حسین کی تحریر ایک اضافہ ہے۔ لہجہ

بیان میں گھل مل کر ہم  ِاُسلوبکا لہجہ خود ان کا انفرادی لہجہ ہے جو داستانی، حکایاتی اور تمثیلی 

ٹھہرتے اور چلتے ہیں، ایک کارواں کی طرح جو ڈیرہ ڈالتا  ظآہنگ ہو جاتا ہے۔ ان کے الفا

 ۔"ہے  ، آگے بڑھتا ہے پھر ڈیرا ڈالتا ہے

(2)

 

میں اساطیری تلمیحات کو  "کایا کلپ "نے    انھوںن  کے اسی طرز کے  افسانوں میں ہوتا ہے۔ کا شمار بھی اُ  "کایا کلپ "

ل  پر استعمال نہیں کیاجذباتی سکون یا داستانی اسِتحکام کے ماخذ کے طور 

کّ

 

ش

 

مت

آئینوں کے طور پر بروئے کار  بلکہ انہیں ایسے 

اساطیری تہہ، تاریخی تہہ اور  ،ہیں جو تہذیبی حافظے کے انشقاق کی عکاسی کرتے ہیں۔ یہ کہانی تین فکری تہوں ئے لا

وحانی اور اجتماعی زوالِ ماہیت کی کیفیت کی نہیں بلکہ ر احیاکہانی میں بیان کی گئی "کایا کلپ"  ۔وجودیاتی تہہ پر مشتمل ہے

ہےجس کی تعریف ایک مربوط ماضی کے ناقابل تلافی نقصان سے ہوتی ہے۔ اس تجزیے کی فکری بنیاد 'ما بعد نو آبادیاتی 

شناخت کی تشکیل کے  جگہ پر تنقیدی نظریے پر قائم ہے جو ثقافتی بے گھری کے صدمے اور ایک نئی اس مطالعات' کے 

تفہیم میں  کی التوامثالی انہدام اور جوسے تقویت دی گئی ہے تہہکو اساطیری  تہہ زیر بحث لاتا ہے۔ اس بنیادی  بحران کو



 

3 

 

ل صدمہاورمعاون ہے
ّ

 

ث
م

 

مت

تشدد کے نتیجے میں  اس نفسیاتی بکھراؤ اور بیانیاتی ابہام کی وضاحت کرتا ہے جو ناقابل 

مشترکہ تہذیبی تاریخ سے ماخوذ ہیں، اساطیری مثالیہ اور مابعد نو جوقدیم حوالوں کو نے  انھوںوجود میں آیا۔   معرضِ 

 ۔ ہےآبادیاتی حقیقت کے درمیان موجود گہرے تفریقی فاصلے کو ناپنے کے لیے استعمال کیا

قدیم ہندوستانی روایات سے اخذ کیا گیا ہے۔ اس کے کلاسیکی مفہوم میں، کایا کلپ جسمانی اور "کایا کلپ "افسانے کا عنوان 

کو سخت ریاضتوں یا کیمیاوی تدابیر سے بحال  (کایا) ہے، جس میں جسم کے ایک گہرے عمل کی نشاندہی کرتی احیاروحانی 

کیا جاتا ہے جس کے نتیجے میں غیر معمولی طویل العمری یا ماہیت کا مکمل ترفع واقع ہوتا ہے۔ یہ تصور بنیاد پرستانہ، مثبت 

سیدہ منشا جہاں رضوی رقم طراز لاتر زندگی کے روحانی تسلسل میں جڑا ہوا ہے۔تجدید ذات اور عام جسمانی حدود سے با

 ہیں:

اس افسانے میں حالات کا جبر، خوف اور دہشت کی فضا کے ذریعے ‘ کایا کلپ’ان کا افسانہ  "

ظاہر کیا گیا ہے۔ مرکزی کردار باہر کے حالات سے اس قدر سہما ہوا، خوفزدہ اور دہشت زدہ 

ہے کہ اس کی شخصیت اپنے میں اندر ہی اندر سمٹنے سکڑنے لگتی ہے اور بالآخر معدوم ہو جاتی 

 "ہے۔ 

(3)

 

میں مضمر ہے۔ اساطیری نقد کی روشنی میں یہ واضح  التواس کلاسیکی تصور کے گہرے طنزیہ انتظار حسین کی فکری بصیرت اِ 

ہوتا ہے کہ افسانے میں کرداروں پر طاری ہونے والی تبدیلی، ایک خالص اور مربوط حالت کی طرف عروج کے 

 شناخت تہذیبی انشقاق اور بلکہ کی نہیں احیایہ کایا کلپ روحانی کی نظر میں،  انبجائےمثالی زوال کی ایک صورت ہے۔ 

از سر نو تعمیر کی صلاحیت سے محروم رہ جاتا  کرکی علامت ہے، جہاں اجتماعی شعور مکمل طور پر منتشر ہو  کے الٹ پھیر 

کنندہ مثالیے کو انتشار زدہ جدید سیاق و سباق میں اس لیے  احیاتنقیدی حربہ ہے کہ وہ ایک تخلیقی و  کا شعوری  یہ ان ہے۔ 

کی مکمل اور دردناک ناکامی کو اجاگر کر  احیارکھتے ہیں تاکہ تاریخی المیے کے نتیجے میں رونما ہونے والے روحانی اور ثقافتی 

وجودیاتی کایا کلپ سے گزر کہ تہذیب ایک تاریک اور  ہی یہ ظاہر کرنے لگتا ہے کا عنوان  ‘کایا کلپ ’سکیں۔ اس طرح،

جو حافظے کے بجائے گہرے نسیان کا اورایک ایسا الٹ پھیر جو تاریخی تشدد اور ثقافتی بے گھری سے پیدا ہوا ہے،رہی ہے

 باعث بنتا ہے۔

افسانے میں ہر اساطیری جس کے مطابق  ہے۔  پورے بیانیے کے لیے ایک اہم تنقیدی محور فراہم کیانے   التوامثالی اس 

تہذیبی کردار اور افادیت سے مستقل طور پر محروم ہو چکی ہے۔ یہ قدیم حوالے ایک ایسے مربوط اور ،  اپنے روایتی تلمیح

کے صدمے کے سبب ایک ناقابل عبور  ما بعد نو آبادیاتی حالات مثالی ماضی سے تعلق رکھتے ہیں جو نوآبادیاتی جبر اور 

ر ی کا شکار ہو کر دسترس سے باہر ہو چکا ہے۔ ان تلمیحات کا بنیادی مقصد  صدماتی انقطاع 
ج 
 
مہ

شعور میں موجود ناقابل 



 

4 

 

کی  احیاان اشاروں کو کسی  انتظار حسین نے تلافی فقدان اور گہری تہذیبی چوٹ کی شدت اور دردناکی کو عیاں کرنا ہے۔ 

ثقافتی بے گھری کی گہرائی کو منعکس  ہے جو ل کیاامید کو ختم کرنے والے ایک ٹھوس تنقیدی آلے کے طور پر استعما

تاریخی بوجھ کے ساتھ نئے فکری سفر کی تعمیر  اس  قاری کو اس کرب ناک حقیقت سے روبرو کرتے ہیں کہ اور  کرتے ہیں

 ممکن نہیں ہے۔

اس تہہ میں تقسیم کا ۔ خوذ ہےکے تجربے سے ما ما بعد نو آبادیاتی فرد دوسری تہہ تاریخی سیاق و سباق ہے اور  افسانے  کی 

میں، یہ موازنہ  ‘کایا کلپ’افسانہ روحانی اور اجتماعی حافظے کا انشقاق بن جاتا ہے۔  بلکہ حد نہیںجغرافیائی واقعہ صرف ایک 

، جس کا مقصد ایک نئی جگہ کی طرف ہجرتایک ما بعد نو آبادیاتی بحران کی نمائندگی کرتا ہے۔ جوتلخ طور پر طنزیہ ہے

 :اس حوالے سے شمیم حنفی لکھتے ہیں ایک وجودی بحران کا باعث بنی۔ورکنندہ نئی شروعات تھی، افراتفری، الجھنا احیا

انتظار حسین نے بھی اس عہد کے قصے ترتیب دیے ہیں جس کے کردار عام طور پر ہارے  "

ہوئے لوگ ہیں اور جن کا اندوختہ وہ مستقبل اداسی اور نارسائی کا وہ احساس ہے جو بے 

جواب سوالوں کی دائمی رفاقت کا نتیجہ ہوتا ہے۔ جس کے لیے ماضی بھی سوال ہے حال بھی 

"بھی یہی کچھ ہے۔ سوال اور شاید مستقبل

(4  ) 

 

ایک سیاسی محرک اقدام تھا جو روحانی وضاحت فراہم کرنے میں ناکام رہا۔ یہ ناکامی تذبذب کی کیفیت کو جنم  ہجرت  یہ

ر ی شعور سے متاثر  دیتی ہے 
ج 
 
مہ

نے چھوڑا ہے اور  انھوںمیں پوری طرح جڑ پکڑتے ہیں جسے  خطے کردار نہ تو اس  جس میں 

حسین کا استدلال ہے کہ جدید ہجرت  انتظار میں جذب ہو پاتے ہیں۔ دو ہجرتوں کو متضاد کرتے ہوئے،  جگہ نہ ہی نئی

کیونکہ اس میں اصل ہجرت کا اخلاقی اور روحانی ارادہ مفقود تھا۔ یہ تاریخی  مکمل کامیابی اس لیے حاصل نہیں کر سکی 

 ہے۔ افسانے کی اساطیری تہہ کو بھی متاثر کیا  نے صدمہ ہی ہے جس

کایا کلپ  کیا ہے۔اساطیری شخصیات اور محرکات کو مسلسل ساختیاتی سہارے کے طور پر استعمال نے  اکثر  حسین  انتظار 

غیر مناسب طور پر محل وقوع پذیر  حوالے سے لیکن یہ تنقیدی  میں، یہ بڑے تہذیبی و اساطیری مثالیے موجود تو ہیں

ماضی کی بہادرانہ  اور جو  ایک ایسے ماورائی حوالہ کے طور پر کام کرتے ہیں جسے معاصر کردار سمجھ نہیں سکتے ۔ یہ ہیں

، مہاجرین کے  دکھوں اور پریشانیوں سے ناممکن حد تک دور ہیں۔ یہ تضاد معاصر روح کے زوال کو اجاگر کرنے کا جدوجہد

کی جگہ بے  اور اس  کا نقصان ہو چکا ہے ردینے کے لیے درکار اخلاقی قد بہادرانہ اعمال انجام جس کے مطابق  کام کرتا ہے

گھری سے پیدا ہونے والی خود غرض انفرادیت نے لے لی ہے۔ لہٰذا، اساطیری حافظہ، وراثتی طاقت کا ذریعہ نہیں 

 کھوئے ہوئے تہذیبی اتحاد کی ایک دردناک یاد دہانی ہے۔ بلکہہے



 

5 

 

بلا اورخارجی اظہار کردار 'سفید دیو' کی صورت میں ہوتا ہے۔ یہ دیو کہانی میں طاقت، جبراسی تاریخی صدمے کا مجسم، 

کے شعور کو کچل دیتا ہے۔ سفید رنگ جو روایتی طور پر پاکیزگی سے  ما بعد نو آبادیاتی فردامتیاز تشدد کی نمائندگی کرتا ہے جو 

مت ہے جو انفرادی وجود کو تسلیم کرنے سے انکار کرتی منسوب ہے، یہاں ہولناک، غیر ذاتی اور تاریخی قوت کی علا

ہے۔ اس دیو کا صرف رات کے وقت آنا )دن کی روشنی کے بعد اندھیرے کا آنا( اس بات کی علامت ہے کہ صدمہ اور 

 "کایاکلپ" سے اقتباس دیکھیے:اس سے پیدا ہونے والا خوف داخلی، لاشعوری اور نہ ختم ہونے والا خواب بن چکا ہے۔

شہزادی نے کہا اے نیک بخت میں جو کچھ کرتی ہوں تیرے بھلے کو کرتی ہوں۔ سفید دیو  "

آدمی کا دشمن ہے۔ اگر تجھے دیکھ لے تو چٹ کر جائے گااور مجھ پر ظلم توڑے گا۔ پس میں 

مانس گند مانس “عمل پڑھ کر تجھے مکھی بناتی ہوں اور دیوار سے چپکا دیتی ہوں۔ رات بھر وہ 

 "  اور میں کہتی ہوں کہ میں آدم زاد ہوں۔چلاتا ہے ”گند

(5)

 

یہ جبر کوئی منظم واقعہ نہیں بلکہ نفسیات میں ایک جبری تکرار کی صورت اختیار کر چکا ہے جو فرد کو اس کے ذاتی ٹھکانے  

اس ما بعد نو آبادیاتی حقیقت کا انتہائی خلاصہ ہے جہاں انسان  "ماس گند، ماس گند"میں بھی چین نہیں لینے دیتا۔ دیو کی پکار 

کو اس کی روحانی اور ثقافتی قدر سے محروم کر کے محض قابل تذلیل، آلودہ جسمانی مواد میں بدل دیا گیا ہے۔ یہ پکار نہ 

پر بھی ایک گہرا تنقیدی تبصرہ   اور اخلاقیت کی سماجیت  جگہ نئی بلکہکی تذلیل کو ظاہر کرتی ہے ما بعد نو آبادیاتی فرد صرف 

کے مثالی خواب کو  احیاہے جو  تشدد سے پیدا ہوئی۔ اس طرح، سفید دیو تاریخی عفریت کا روپ دھارتا ہے جس نے 

 خوفناک حقیقت میں تبدیل کر دیا ہے۔  وجودی بے قدری کی

قع کو بیدار کرتا ہے، اس داستانی مفروضے کو کی تو داستانی اختتامبظاہر مرکزی کشمکش میں ایک روایتی جوشہزادی کا کردار

یا ہیرو کی فتح کا  احیاروایتی کہانیوں میں اجتماعی شہزادیجو پلٹ دیتا ہے۔سفید دیو کے سیاسی جبر کے تحت تنقیدی طور پر الٹ 

حتمی انعام ہوتی ہے، یہاں نوزائیدہ اقتدار اور استحقاق کی علامت بن جاتی ہے۔ وہ اس سرمایہ دارانہ اور طبقاتی نظام کی 

ایک ایسی اشرافیہ جو سفید دیو کے غیر ذاتی جبر کے سائے تلے پروان چڑھتی ،پنپ اٹھانئی جگہ پر نمائندگی کرتی ہے جو 

 کی مادی اور سیاسی خواہشات کی ایک جھوٹی تلبیس نو آبادیات  اس کا حصول چاہنا درحقیقت ما بعد  ہے۔ آزاد بخت کا

 کہ کس طرح  ہے  اس نظریاتی تضاد کو واضح کرتا  وجودکی اصل طلب کو مسخ کر دیتی ہے۔ شہزادی کا احیاروحانی جوہے

، یہ آزاد بخت کو مکھی کی جون میں تبدیل ہونے پر مجبور اس کے برعکس بلکہکو یقینی نہیں بناتا احیااس کا حصول روایت کے 

کرتا ہے۔ اس طرح، شہزادی داخلی آلودگی اور فریب کاری کی ایک پرکشش لیکن مہلک علامت بن جاتی ہے جس کا 

 ۔مقدر ہو جاتی ہےپیچھا کرنے سے وجودیاتی زوال اور تذلیل 



 

6 

 

ان دونوں تہوں جوی اور آخری وجودیاتی تہہ کو جنم دیتی ہےہی تیسر افسانے میں اساطیری اور تاریخی  شکست و ریخت 

کی مدد   نظریے تی کے ٹوٹنے سے پیدا ہونے والی حتمی کیفیت ہے۔ یہ وہ نفسیاتی اور داستانی انتشار ہے جس کا تجزیہ صدما

تی ٹوٹ پھوٹ کے  ہے۔ کہانی میں ہونے والی لفظی "کایا کلپ" یا عجیب و غریب تبدیلی کو اندرونی نفسیاسکتاسے کیا جا

شکل، مقصد، یا دوسروں کے ساتھ واضح تعلق ،خارجی اظہار کے طور پر پڑھا جا سکتا ہے۔ کرداروں کی جسمانی تبدیلیاں

"کایا کلپ" سے ایک مربوط شناخت کو برقرار رکھنے میں ان کی ناکامی کی عکاسی کرتی ہے۔ برقرار رکھنے میں ان کی ناکامی

 اقتباس ملاحظہ ہو:

شہزادہ آزاد بخت ایک دفعہ پھر شکوک، اندیشوں اور وسوسوں کے گھیرے میں آ گیا اور "

اس ادھیڑ بن میں لگ گیا کہ اس کی اصل کیا ہے۔ میں اصل میں آدمی ہوں مگر مصلحتاً مکھی 

بن گیا ہوں۔ پھر اسے خیال گزرا کہ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ وہ اصل میں مکھی ہو اور درمیان 

بن گیا ہو۔ ہر چیز اپنی اصل کی طرف لوٹتی ہے ۔ میں کہ مکھی تھا پھر مکھی بن گیا میں آدمی 

 "ہوں۔ اس خیال سے اسے بہت گھن آئی۔

(6)

 

یہ انتشار براہ راست غیر مناسب طور پر محل وقوع پذیر ثقافتی حافظے سے جڑا ہوا ہے۔ آبائی قصوں اور تاریخی سنگ  

شناخت فطری طور پر غیر مستحکم ہو جاتی ہے۔ کردار دو  بادیاتی فرد کی نئے خطے میں ما بعد نو آمیلوں سے تعلق توڑ کر، 

اور یوں وہ دونوں میں سے کسی میں بھی پوری طرح موجود نہیں رہتے ہیں۔ یہ ناکام کایا  دنیاؤں کے درمیان بھٹکتے ہیں

 ۔رہتی ہے دور میں داخل ہونے سے قاصر ایک نئے جسم بدل جاتا ہے لیکن روح   جس میں  کلپ کا حتمی، المناک نتیجہ ہے

اس فکری استدلال کی کلیدی مثال کردار آزاد بخت ہے جس کا نام )"آزاد قسمت" یا "خوش نصیب"( ایک تلخ طنزیہ 

بیانیہ پیش کرتا ہے کیونکہ وہ تاریخ کے جبر کے تحت ماہیت میں تذلیل کا شکار ہے۔ آزاد بخت کا بار بار مکھی کی جون میں 

آلودگی، جو ہو جانا کایا کلپ کے مثالی مفہوم کی مثالی ناکامی کا سب سے بڑا وجودیاتی ثبوت ہے۔ مکھی کی علامتتبدیل 

شعور  ما بعد نو آبادیاتی فرد کا  بے قدری کی نمائندگی کرتی ہے، اس بات کی تصدیق کرتی ہے کہ اورنسیان، بے مقصد بھٹکنے

 وجودیاتی انحطاط کا شکار ہو چکا ہے۔ یہ الٹ پھیر وجودیاتی سطح پر کردار کی احیا کی طرف ترفع کے بجائے، سفلی نوعیت کے

مطلق بے قدری اور تاریخ میں فعال کردار ادا کرنے کی مکمل صلاحیت سے محرومی کی علامت ہے۔ مکھی کے طور پر، وہ 

 صدمے کے نتیجے میں پیدا ہونے ایک ایسا متحرک وجود ہے جو سماجی اور روحانی دنیا سے خارج کر دیا گیا ہے۔ یہ تبدیلی

غیر خطی کہانی  نے  انھوںاس تاثر کو مزید واضح کرنے کے لیے والے گہرے نسیان اور فکری بے حسی کی علامت ہے۔

 کرداروں کے بکھرے ہوئے شعور کی عکاسی کر سکیں۔ وہ تاکہ  کیا ہےاستعمال بیان کرنے کا طریقہ 



 

7 

 

  کے دیگر ان مزید برآں، کایا کلپ اور  

 

ت
ّ
افسانوں کی ایک کلیدی خصوصیت ان کا ابہام ہے۔ واقعات میں اکثر واضح علِیّ 

ل صدمے جا حقیقت اور وہم کے درمیان کی لکیر دھندلی ہواورکی کمی ہوتی ہے
ّ

 

ث
م

 

مت

تی ہے۔  یہ داستانی تکنیک ایک غیر 

 سکتے کہ کیوں چیزیں ہو رہی سے پیدا ہونے والی موضوعاتی الجھن کی عکاسی کرتی ہے جہاں کردار یہ وضاحت نہیں کر

کے طور پر تجربہ  صورتحال بے معنی  اور یہ ایک ایسے واقعے کا نتیجہ ہے جسے بہت سے لوگوں نے ایک ناقابل فہم۔ہیں

 بیانیہ قاری کو ایک مستحکم، معروضی "سچائی" دینے سے انکار کرتا ہے۔ افسانے کا کیا۔ 

 میں ما بعد نو آبادیاتی  عہد کو داستانوی انداز  جسآبادیاتی فکشن کا ایک شاہکار ہےما بعد نو  ‘کایا کلپ’افسانہ  انتظار حسین کا 

ہے۔ یہ تینوں فکری تہیں اس افسانے کی  گیاکے ساتھ پیش کیا وجودیاتی( اور )اساطیری، تاریخیمیں تین فکری تہوں 

 کرتی ہیں۔ ایسی تہذیبی ٹوٹ پھوٹ اور وجودی ساخت  میں پوشیدہ ہیں جو تہذیبی ٹوٹ پھوٹ اور وجودی زوال کو پیش

، ایک بنتیہ تینوں فکری تہیں اس بات کی عکاسی کرتی ہیں کہ ثقافتی حافظے کی زوال جسے جدید کردار اب جوڑ نہیں سکتے ۔

 کے بعد، آسانی سے مرمت نہیں کی جا سکتی جس سے تبدیل شدہ روح ایک ایسی حقیقت میں بھٹکتی رہتی ہے ادھڑنے بار 

 جسے وہ نہ تو سمجھ سکتی ہے اور نہ ہی اس سے بچ سکتی ہے۔

ر ی  فرد نہ صرف جغرافیائی بے گھری  کا شکار ہوا 
ج 
 
مہ

ان سہ جہتی تہوں کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ ما بعد نو آبادیاتی 

نیہ کرداروں کے بکھرے ہوئے بلکہ ایک اخلاقی و روحانی بے گھری  میں بھی مبتلا ہو گیا۔  کہانی کا ابہام اور غیر خطی بیا

اس صدمے کی نفسیاتی حقیقت کو بیان کرتا ہے جسے کسی معروضی سچائی میں بیان نہیں کیا جا جوشعور کی عکاسی کرتا ہے

سکتا۔ یہ وہ اختتام ہے جہاں جسم تو ایک نئی دنیا میں آ جاتا ہے مگر روح ماضی کے ناقابلِ عبور صدماتی انقطاع کے باعث 

نے پر پوری طرح جڑ پکڑنے سے قاصر رہتی ہے۔ اس افسانے کی اہمیت اس کی غیر حل شدہ کشمکش میں کسی بھی ٹھکا

یہ واضح کرتی ہے کہ تہذیبی حافظے کی بحالی  اور ایک فعال نئی شناخت کی تشکیل، ایک طویل اور مسلسل جدو جوپوشیدہ ہے

 صغیری  شعور کے لیے ایک کھلا سوال ہے۔  جہد کا تقاضا کرتی ہے۔ ایک ایسی جدو جہد جو آج بھی جدید برِ

 

 حوالہ جاتحواشی و 

 65-64 صء، 2020نئی دہلی ، ، زاویہ پرنٹ ،انتظار حسین کی افسانہ نگاری  ڈاکٹر،۔ ابرار احمد،1

 97ء، ص 2007نئی دہلی،  ،اصلیہ آفسٹ پرنٹر ،۔ مہدی جعفر، نئے افسانے کی اور منزلیں 2

 237-236ص  ء،1994دہلی،  ،۔ کے آفسٹ پریسجافسانے کا تنقیدی مطالعہ،  ارُدوید جہاں رضوی، جد د۔ سیدہ منشا3

 142ص  ء،1983، دہلی ،مکتبہ جامعہ لمیٹڈ،۔ شمیم حنفی، کہانی کے پانچ رنگ 4

 142ص  ء،1983، دہلی،مکتبہ جامعہ لمیٹڈ ،آخری آدمی کایاکلپ مشمولہ ۔ انتظار حسین ،5

 93۔ ایضاً، ص 6



 

8 

 

References in Roman Script: 
1. Abrar Ahmad, Dr., Intizar Hussain ki Afsana Nigari, Zavia Print, New Delhi, 

2020, P. 64-65 
2. Mehdi Jafar, Naey Afsany ki Awr Manzalein, Asaliya Officst Printer, New 

Delhi, 2007, P. 97 
3.  Syeda Manshad Jahan Rizvi, Jadeed Urdu Afsany ka Tanqeedi Mutala, Jeem 

K. Offict Press, Delhi 1994, P. 236-37 
4. Shamim Hanafi, Kahani Kay Panch Rang, Maktaba e Jamia Limited, Delhi, 

1983, P. 142 
5. Intizar Hussain, Kaya Kalap Mashmoola Akhari Adami, Maktaba e Jamia 

Limited, Delhi, 1983, P. 142 
6. Ibid., P. 93 
 


